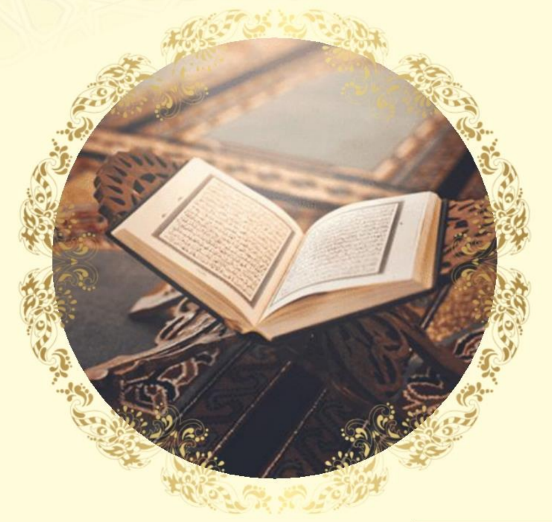
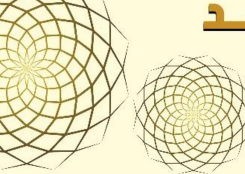
# العراحل الثمان لطالب فعمر القرآن



الدرس الخامس

السر الثالث لفهم القرآن - فهم حروف المعانى

م.علاء حامد



## الفهرس

| ۲  | مقدمه (ملخص السر الأول والثاني)                                   |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| ۲  | ا المرحلة الأولى: بتتكلم على الاحاطة بفهم السلف                   |
| ٣  | المرحلة الثانية: ادراك المعنى اللغوي للكلمة                       |
| ٣  | فهم دلالة حروف المعاني                                            |
| ٥  | أمثلة على حرف «الباء» «في» «عن» «وقد»                             |
| ١١ | ادراك حروف المعاني على ثلاث درجات                                 |
| ١١ | الدرجة الاولى: المعانى اللي بيطوف حولها الحرف بغض النظر عن القرآن |
| ١٢ | المرحلة التانية: انك انت تبتدي تشوف الحروف دي في الموضع في القرآن |
| 10 | الدرجة الثالثة: ان انت تحقق عند اختلاف المفسرين                   |
| ۲۲ | التضمينا                                                          |
| Yo | أمثلة على التضمينأمثلة على التضمين                                |

الحمد لله أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم أما بعد.. مقدمه (ملخص السر الاول والثاني)

النهاردة ميعادنا مع الدرس الخامس في السلسلة الماتعة سلسلة شرح كتاب المراحل الثهان لطالب فهم القرآن. هذه السلسلة لها هدف محدد انك تغير علاقتك مع القرآن تماماً فهماً وتدبراً وعملاً وسلوكاً ، فهي ليست سلسلة علمية محضة مجرد أنك بتحضر علم فقط، انها هي خطوة كبيرة جداً في طريقك مع القرآن في فهمك القرآن في علاقتك التدبرية مع القرآن، أن السلسلة دي بتعرفك أدوات ازاي أفهم لأن الفهم يعني الفهم المؤثر جداً في علاقتك التدبرية مع القرآن بمعنى أن أنا مهها بذلت مجهود في التدبر بدون ما يبقى معايا أدوات هصل إلى درجة محدودة من التدبر. لكن كل ما معايا أدوات أكتر كل ما تدبري للقرآن يزيد وبالتالي يزيد التلذذ وتزداد حلاوة الصلاة وبالتالي يزداد العمل. زي ما هنشوف النهاردة كده واحنا بناخد أداة جديدة في فهم القرآن.

احنا خدنا أول مرحلتين خلصناهم كانت المرحلة الاولى: بتتكلم على الاحاطة بفهم السلف والكلام على طريقة السلف في التفسير. ازاي بيفسر وا القرآن؟ قولنا يعني ايه التفسير على اللفظ مطابق ،ويعني ايه التفسير جزء من المعنى ،ويعني ايه التفسير باللازم ويعني ايه التفسير بالمثال. قد ايه الموضوع حتى بعد ما هتفهم بعض القواعد هتلاقي نفسك ما شاء الله بدأت تفهم ابن كثير بدأت تعرف ايه يتقال بدأت ما تستغربش أن كلام السلف في كلام كثير جدا في الآية، لا ده هو الكلام واحد ،الكلام خلاف تنوع ،خلاف التضاف قليل. حاجات كتير فهمناها يعني اللي حابب يفهمها أكتر يراجع السلسلة من الاول سلسلة موجودة في قوايم التشغيل بأسم سلسلة المراحل الثان لطالب فهم القرآن.

المرحلة الثانية: كانت ادراك المعنى اللغوي للكلمة. ربط بقى كلام السلف بالمعنى اللي أنت بتجده في المعجم اللغوي. وقد ايه الموضوع مؤثر في زيادة الفهم. اجيب كلام السلف اجمعه الاول. زي ما قلنا في المرحلة الاولى. وبعد كده اضيف اليه اللي أنا بقرأه في المعجم. معنى الكلمة في المعجم اي ؟ واحط بقى كلام السلف بجانب معاني الكلمة في المعجم يحصل ليه ثراء أعلى وأعرف هم ليه قالوا كده وازاي هم استثمروا المعنى اللغوي عشان يطلعوا معاني زائدة معاني جميلة واقدر انا استنبط أيضا معاني اكثر عند فهم المعنى اللغوي بجانب طريقة السلف في استعمال المعنى اللغوي و قد ايه بيحصل ليا ثراء في المعنى

#### فهم دلالة حروف المعاني

النهاردة معانا مرحلة ممتعة جداً. المرحلة دي كتير مينتبهش ليها أو كتير ممكن يمر عليها في التفاسير بالذات التفاسير الكبيرة اللي بتهتم باللغة خصوصاً ممكن ما يدركش قيمة المرحله دي . رغم أن المرحلة اللي احنا هنتكلم فيها دي مرحلة فارقة جداً في علاقتك مع القرآن مؤثرة جداً. وهي مرحلة (فهم دلالة حروف المعاني). وضحنا في المقدمة في الدرس الأول لما شرحنا المراحل باختصار ما هي حروف المعاني . حروف لها معاني .

#### • هل يوجد حروف ليس لها معاني؟

نعم يوجد حروف ليس لها معاني. لو أنا قلت لك الآن مثلاً محمد الميم هل لها معنى؟ ليس لها معنى. الحاء لها معنى ليس لها معنى بميل الجيم ليس لها معنى ،لكن كلمة جميل لها معنى. فالحرف بمفرده ليس له معنى ،يسموا الحرف الذي ليس له معنى حرف ايه؟ (مبنى) يعني انها هو اقصى أهدفه أن أنا ببني به

الكلمة. لكن هو ذاته ليس له معنى لو طلعته بمفرده ليس له معنى . بيسموا الحرف ده حرف مبنى. الكلمات بتتكون من حروف مباني، حروف تبنى بها الكلمات.

#### • ما هي حروف المعاني؟

حرف هو نفسه بيديني معنى بيديني مغزى زي ما قولنا قبل كده في مثلاً بسم الله الرحمن الرحيم الباء في بسم الله الله الرحمن الرحيم هل ليس لها معنى? لا لها معنى. بسم الله تفيد معنى (الاستعانة ،والابتداء) يعني ابدأ بسم الله أو استعين بسم الله يقول لك الباء دي تفيد معنى يعني هي مش حرف كده لو شيلته أو هو بمفرده ليس له معنى، لا «الباء» دي لها معنى .وهي نفسها لها معنى تفيد اي؟ تفيد أن أنا فهمت منها أنها تفيد الاستعانة أو أنها تفيد الابتداء أو أو ...

### • ما الفرق بين مثلاً لو قلنا بسم الله و كلمة باسم الباء هنا هل لها معنى؟

لا ليس له معنى رغم أن الكلمة شبه بعض ولكن باسم غير بسم، بسم ده أسم والباء دي دخلت على كلمة (أسم) أضافت لها معنى زيادة ،لكن باسم كلمة واحدة («الباء» في باسم حرف مبنى ليس له معنى) لكن بسم الباء حرف له معنى بيضيف معنى على كلمة أسم أن أنا استعين بالاسم أو أبدأ بالاسم. يبقى احنا اتفقنا أن القرآن يتكون أما من حروف مباني أو حروف معاني.

#### حروف المباني:

هي الحروف اللي بتتكون منها كلمة فقط، لكن كل حرف ليس له معنى بحد ذاته.

#### حروف المعاني:

في العادة هي التي تربط الكلام ببعضه وتضيف للكلام معني.

فهمك لحروف المعاني بيديك نقلة كبيرة جداً في فهمك للقرآن. لأن حرف المعنى بيعطي ثراء في الفهم مثل ما وضحنا في فهم معاني القرآن، بيعطي أسرار عجيبة لفهم القرآن. بيفهمك اختلاف السلف احياناً السلف اختلفوا ليه؟ يقول لك لاختلافهم في فهم معنى الحرف. والحرف ده افاد ايه؟ واحد يقول لك افاد مثلاً النهي، مثلاً هل ما موصولة ولا نافية؟ فاللي يقول مثلا ما موصولة يطلع بمعنى اللي يقول ان ما نافية هيطلع بمعنى. الباء دي افادت التبعيض ام افادت الالصاق اللي يقول أن الباء أفادت التبعيض يطلع بحاجة واللي يقول افادت الالصاق يطلع بحاجة تانية.

فمن اسباب اختلاف السلف في التفسير اختلافهم في فهم معنى الحرف اللي هي حروف المعاني. عشان كده بيقول هنا في البداية (الذي يفهم دلالة حروف المعاني يتبين له سر بديع في عظمة كتاب الله في عبد من تذوق دلالة هذه الحروف فرق شاسع بين فهم لآيات الكتاب قبل وبعد وسيقع في قلبه من توقير وتعظيم كتاب الله ما لم يخطر له على بال وأكبر من هذا. بيقول ايه بقي المشكلة؟ الخطأ في تحديد المعنى المراد للحرف في هذا السياق المعين قد يقلب المعنى المراد تماماً) لو شخص اساء في فهم الحرف ده بيفيد ايه؟ ممكن يطلع بتفسير تاني خالص. بل عكس التفسير الأول وهنضرب أمثلة على هذا أو يضعف أو يضاعف فهمك له أو يخل ببلاغة أو فصاحة هذا الكتاب المعجز.

#### أمثلة على حرف «الباء», «في», «عن», «وقد»

خلينا نضرب مثال سريعا قبل ما نبدأ عشان نفتح شهيتك. يعني مثلاً حرف واحد هجبلك حرف واحد اللي هو «الباء» مثلا حرف «الباء» في حروف المعاني له أكثر من معنى. هو حرف المعنى ليس له معنى واحد بمعنى هو حسب مكانه وحسب السياق أنت بتعرف هو المعنى ايه؟ . مثل ما قلنا مثلا «الباء» تفيد الاستعانة مثال بسم الله خلاص دي قلناها.

لو قلت لك مثلا جلست بالبيت هل الباء هنا الاستعانة جلست مستعينا بالبيت؟ لا فليس لها معنى. جلست بالبيت هنا افادت (الظرفية) يعني في البيت يعني مكان مش اكتر فالباء هنا تفيد معني الظرفية . هنا الباء بمعنى «في» يقال الباء جاء بمعنى «في» جلست بالبيت يعني (في البيت). مثلاً لو قلت بسم الله هل معناها في اسم الله؟ اشوف فهم المعنى يؤثر هنا الباء للاستعانة لكن هنا الباء للظرفية بمعنى «في».

مثلا قوله تعالى ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ ﴾ [سورة الحجر ٩٨] سبح بحمد ربك هل «الباء» هنا استعانة سبح مستعينا بحمد رب لا برضو. لكن «الباء» هنا تسمى (باء المصاحبة). بمعنى أن سبح الله ﴿ وصاحب في هذا التسبيح التحميد بيبقى جمعت بين التسبيح والتحميد بمعنى جمعت بين (التسبيح اللي هو التنزية) (وبين اثبات الكهالات اللي هو التحميد). عشان كده الذكر يعلى جدا لما نضع التسبيح مع التحميد. سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم، فالجمع بين التسبيح مع التحميد يعلي الذكر فالباء في سبحان الله وبحمده أو سبح بحمد تسمى باء المصاحبة. هي دي معنى تالت خدناه للباء. أخذنا معنى الاستعانة والظرفية والمصاحبة.

مثال أخر قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَرُوا وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنكُم مِّنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا مَرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنكُم مِّنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا مَعْيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَٰكِن صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ مَا يُرِيدُ الله لَيْ الْعَدْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَٰكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [ المائدة ٦] هنا الباء في ﴿ وَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ فَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [ المائدة ٦] هنا الباء في ﴿ وَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ فَا يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ هنا «الباء» تفيد (الالصاق). كما نقول مثلاً مررت بالبيت أو مررت بأحمد، ما معنى مررت بأحمد؟ في أحمد أو مستعيناً بأحمد أو داخل أحمد أو مصاحباً لأحمد هذه ليست معاني. انها «الباء» هنا تسمى بأحمد؟ في أحمد أو مستعيناً بأحمد أو داخل أحمد أو مصاحباً لأحمد هذه ليست معاني. انها «الباء» هنا تسمى

باء الالصاق بمعنى أن عديت عليه كله .مررت بأحمد يعني عديت عليه كله. مررته بالبيت يعني عديت على البيت كله. بيسموها باء الالصاق بمعنى أنك لزقت كده وعديت. ﴿ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ «الباء» هنا لو قلنا أنها تفيد (الالصاق) يبقى امسحوا بكل رؤوسكم وده هيسبب اختلاف كبير في الفقه بأن نمسح كل الرأس أم بعض الرأس، لأن في ناس هيقولوا أن «الباء» هنا لم تفيد الالصاق فالباء هنا معناها (التبعيض) ﴿ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ يعني امسحوا ببعض رؤوسكم وعلى أساس اختلافهم في حرف المعنى طلع خلاف فقهي كبير جدا. هل يجب مسح كل الرأس؟ أم يجب مسح بعض الرأس فقط؟ وأنت مش فاهم ما سبب الخلاف.

عشان كده فهمك لحروف المعاني هيتنور معاك أن هو مش بس التفسير اختلف لية أيضا لماذا اختلف الفقهاء. الفقهاء خلافهم ناتج عن خلاف في التفسير وخلاف التفسير سببه الخلاف في فهم الحرف هذا فقط الباء. ما المعنى الذي تضيفه هنا هل «الباء» تفيد الالصاق؟ لو قلنا «الباء» تفيد الالصاق مثل مررت بالبيت هل «الباء» هنا معناه مررت بجزء من البيت ولا كله؟ بكله مررت بأحمد عديت بجزء من أحمد ولا بكله؟ بكله. فلو الباء تفيد الالصاق اذا ﴿ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ تفيد أنه يجب مسح كل الرأس والذي يمسح بعض الرأس وضوءه غلط باطل.

شخص أخر يقول لا الباء تفيد البعضية امسح برأس اليتيم يعني بجزء من رأس اليتيم لا يلزم كل رأس اليتيم فيقول لك الباء هنا تفيد التبعيض اذاً يجب مسح بعض الرأس ويصح الوضوء بمسح بعض الرأس ويطلع بقى خلاف كبير جدا بين الفقهاء والنحويين واللغويين والمفسرين وكل ناس بتطوف حول حرف واحد بس لو اتفقنا على الحرف ده هنتفق على الحكم الفقهي. ونجد اللي بيقولوا الالصاق بيقولوا مفيش حاجة اسمها باء تبعيض. يعني اصلاً ان الباء تفيد التبعيض هذا فيه خلاف عند اهل اللغة هل من معاني الباء التبعيض؟ يعني هل ده تأتي بمعنى بعض؟ ده اصلاً في خلاف فاللي بيقول الباء تفيد الالصاق

بينكر اصلاً ان «الباء» تفيد التبعيض. يعني اصلاً يوجد خلاف عند النحويين واللغويين اثر عند الفقهاء واثر عند المفسرين الدنيا بتنور معاك وكلنا بنطوف حول الباء فقط لو حلينا الباء هنحل مشكلة كبيرة. مش هتتحل لان خلاص هو خلاف دام بين السلف، والانسان يقلد الامام اللي هو ببيقلده وخلاص.

مثال قوله تعالى ﴿ اللَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ اللَّائِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُوا الجُنَّةَ بِمَاكُنْتُمْ الْكَائِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُوا الجُنَّةَ بِمَاكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾. «الباء هنا تفيد (السببية )بسبب ما كنتم تعملون. كل هذا في الباء فقط ، فالباء أفادت الاستعانة و الظرفية والمصاحبة والالصاق وافادت السببية واختلفنا فهل تفيد التبعيض أم لا ؟. وتفيد القسم اقسموا بالله عليك الباء هنا تفيد (القسم).

تخيل لو احنا مثلاً داخلين في القرآن مش فاهم ماذا تفيد الباء ،مش هفهم المعاني. أو احياناً نجد السلف اختلفوا. وهي اختلافهم بسبب حرف الباء. انا مش فاهم مختلفين في ايه،وماذا يعني مختلفين؟ وماذا يعني أن الباء تفيد الالتصاق والباء تفيد التبعيض وايه سبب الخلاف؟ فلو مش فاهم ايه حروف معاني ومش فاهم يعني ايه المعاني دي تتعدد في الحرف الواحد وانه ممكن المفسر يبقى مش عارف هنا احياناً يختلط عليه معنيين ويكونوا الاثنين مناسبين للاية فيؤدي الى اختلاف في التفسير، وفهمك للمعاني دي بيعطيك ثراء ،وفهمك المعاني دي بيخليك من انك انت تحطاط من أنك تحمل الحرف على معنى يفسد معنى الاية.

مثال على واحد كاد ان يفسد معنى اية بسبب عدم فهمه لحرف المعنى ابو العالية والحسن الاثنين علماء، فقال رجل لأبي العالية قول الله تعالى ﴿فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ الَّذِينَ هُمْ يُرَاؤُونَ وَيَمْنَعُونَ المَّاعُونَ ﴾ [الماعون ٧] فقال ابو العالية قال أن هذا الذي لا يدري عن كم ينصرف عن شفع او وتر يعني الشخص الذي يسرح في الصلاة مش عارف صلى تلاتة اربعة قرأنا ايه

النهاردة سجدنا كام سجدة، بيقول الآية دي نزلت في من؟ في من لا يدري كم صلى. كارثة كبيرة جداً عارف لو التفسير ده صح يبقى كلنا داخلين في الوعيد شوف هو دلوقتي بيفسر يقولوا مش عارف صلى كام مش عارف سجد ولا ما سجدش ركع أم لا ،طبعاً الحسن قال (مه) يا ابا العالية اسكت يعني مه تعني اصمت ،ازاي تقول كده هتودينا كلنا في داهية مه يا أبا العالية ليس كذلك انت هتغلطنا كلنا لو أتفسرت كده ، ليس كذلك بل الذين سهوا عن وقتها حتى تفوت الا ترى انه قال (عن) وليس «في»

طبعاً أنت قاعد مش فاهم ايه اللي بيحصل الحسن وأبا العالية يعني شغل عالي بقى. خد بالك فقال له يقول «عن» وليس «في» تفرق ايه «عن» و «في» لا تفرق كتير حرف معنى ، لو قال ﴿قَدْ أَفْلَحَ اللَّوْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون ٢]

يبقى كلامك صح يا ابو العالية يبقى كلناغلط ،لكن الحمد لله الذي لم يقل الذين هم في صلاتهم ساهون، والاكان جميعا دخلنا في الوعيد ويل. لكن قال «عن» فقال له ماذا يعني «عن» قال له انها تفيد (المجاوزة) ، يعني الذي هو يجاوز الصلاة يجاوز الوقت. ف «عن» حرف معنى يفيد ايه يفيد المجاوزة يعني حاجة طلعت برة خالص خارج الصلاة مش اتكلم داخل الصلاة لا دة خارج الصلاة «عن» صلاتهم مش في صلاتهم ف حرف «عن» تفيد ان هو ساهي عن الوقت ،خرج الصلاة جاوز الصلاة خارج الوقت مش ساهي داخل الصلاة لا ساهي عن الصلاة من الصلاة عير ساهي في الصلاة سهي عن الصلاة يعني تركها لغاية ما فات الوقت ،لكن سهي في الصلاة يعني بيصلي في الوقت لا ربنا بيتكلم عن السهي عن الصلاة عن السهي الصلاة يعني تركها لغاية ما فات الوقت ،لكن سهي في الصلاة يعني بيصلي في الوقت لا ربنا بيتكلم عن السهي عن الصلاة يعني صلى العصر بعد المغرب صلى المغرب بعد العشاء بلا عذر وهكذا. فبيتكلم في كده فالحسن رد عليه بسرعة رد عليه ازاي بحرف معنى اسكت يا ابا العالية. كيف تتكلم بهذه الطريقة وربنا بيقول عن وليس في. فحل لنا اشكالية كبيرة.

لذلك عطاء ابن دينار الحمد لله الذي قال عن صلاتهم ساهون ولم يقل في صلاتهم ساهون. طيب هو هنا بيقول لو حبيت عشان هو يعتمد على المؤلف ده بعد كده يقول في مؤلف عظيم جداً في الموضوع ده السمه (معجم حروف المعاني في القرآن الكريم). هو لم يكتب اسم الكاتب هو الكاتب اسمه محمد حسن الشريف. كتاب موجود في ثلاث مجلدات لكن موجود بي دي أف على النت. اكتب كده على جوجل معجم حروف المعاني في القرآن الكريم بي دي أف ،هيطلعلك رابط نزل الكتاب. الكتاب ده بيتكلم في ايه؟ معجم يعني ايه معجم؟ يعني هيرتب الحروف. الكتاب عامل حاجة جامدة جداً بيقول حرف الألف ايه؟ معجم يعني ايه معجم؟ يعني هيرتب الحروف. الكتاب عامل حاجة جامدة جداً بيقول حرف الألف يول ان » « إن » « أنها » « إنها » بالترتيب ، وبعد كده يمسك ان يقول ان دي تفيد كذا او ..... وبعد كده يقول لك افادت كذا .... في المواضع الاتية في القرآن وافادت كذا في المواضع الاتية في القرآن المعنى الفلاني.

«أن » دي تفيد معنى توكيد تحقيق وهكذا. فيقول مثلا «أن » يبقى أول حاجة «أن » هو معجم هير تب الترتيب الابجدي هيقول «أن » تفيد في اللغة معنى كذا... ومعنى كذا .... وبقول جاءت بالمعنى كذا.... في المواضيع الاتية بعد كده اللي بعده حرف الباء ،الباء تفيد الاستعانة ،تفيد المصاحبة ،تفيد الظرفية. تفيد الاستعانة في المواضع الاتية .... وهكذا .وماشي حرف حرف وكل حرف يطلع بايه ويجيب كل حروف المعاني بتبدأ بالباء. كل حروف المعاني اللي بتبدأ بالتاء تالله وكل حروف المعاني لغاية ما اخلص وكل مرة يجيب احنا في الجيم مثلاً او في الحرف الفلاني يجيب حروف المعاني بتبدأ بنفس الحرف ده يعرفك عن حرف المعنى يقول لك هو بيفيد معنى ايه؟ و يقول المواضع في القرآن اللي جت في المعنى دا. شيء مبهر جداً. فده بيريحك خالص. فتجد حرف معنى مثلاً انت عايز تعرف هو أفاد ايه هنا شوف حرف المعنى بدأ بايه؟ تفتح الكتاب تدور في الفهرس فين حرف الالف مثلا او حرف الدال فتروح لحرف الدال. طبعاً تدور على الكلمة دي في حرف الدال.

تجيب الكلمة افتح بقى في الحتة دي هتلاقي الموقع ده في القرآن ذكره . وهيقول لك دي جت هنا تفيد ايه؟ وتخص اي معنى؟ . فهمتم يعني ايه المعجم ده شغال ازاي زي ما انت بتبحث في معجم اللغة كده بتجيب الحرف يطلع لك كلمة يقول لك معناها بس هنا كلام ومعاني لا حروف معاني يعني

مثلا قلنا مثال «قد » قد تفيد ايه تفيد التقريب والتقليل والتكثير انت فاتح عايز تعرف مثلاً قوله تعالى ﴿ أَلَا إِنَّ لللهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنَبِّئُهُمْ بِعَالَى ﴿ أَلَا إِنَّ لللهِ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنَبِّئُهُمْ بِعَالَى ﴿ أَلَا إِنَّ لللهُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنَبِّئُهُمْ بِعَالَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

يعني ايه ﴿ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ ﴾ ؟ افادت ايه قد؟ قال تذهب للمعجم تفتح الكتاب تدور على حرف (ق) هتلاقي كذا حاجة دور على قاف دال مثلاً هيقولك قد وقد تفيد كذا وكذا وجاءت تفيد كذا في المواضع الاتية . دورعلى ﴿ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ ﴾ هيقولك وهتعرف قد افادت ايه في هذا الموضع الكتاب ده جميل فنزله عالاقل بي دي أف لو ما قدرتش تشتريه خليه معاك لان ده هينفعني في المرحلة القادمه.

#### ادراك حروف المعاني على ثلاث درجات.

الدرجة الاولى: انك تعرف هو الحرف ده ايه هي المعاني اللي بيطوف حواليها بغض النظر عن القرآن. الباء تفيد اي. انت ممكن بالنسبة لكم مفاجأة سماع أن الباء بتأتى بسبع حاجات انت مكنتش تعرف اصلاً المعلومة دي. هنبدأ ازاي معاك الكلام وانت اصلاً لا تعرف الباء تفيد ايه. لو قلت لك الظرفية والسببية، انت بتتكلم في ايه؟ هو مش الباء حرف جر يعني ايه احنا كده بنكلم في واحد تاني. يبقى احنا لازم الاول نعدي مرحلة معاك انك تفهم يعني حرف معنى وكل حرف ايه هي المعاني اللي بيطوف حواليها بعيد عن القرآن دي حاجة لغة عادي بلاغة حاجة في البلاغة

فلازم برضو من ادوات فهم القرآن البلاغة. تعرف بلاغة العرب ازاي بيستخدموا نفس الحرف ويفيد كذا معنى في نفس الوقت. فالاول ان انت تعرف الحروف تفيد ايه وما هي المعاني اللي بتفيدها، زي ما قلنا الفاء تفيد ( السببية العطف تفيد الجواز ) الباء تفيد كذا وكذا « في » (تفيد الظرفية تعليل الاستعلاء المقايسة) وهكذا. بس اول مرحلة ان انا اشوف الحروف اصلاً وما هي حروف المعاني (أن ،وفي ،وباء ،وقد) كل حرف ما هي المعاني اللي ممكن يكون بيفيدها يفيد الظرفية السببية المصاحبة واعرف القائمة دي كلها. الحمد لله عرفت الحرف مع نفسه كده من غير القرآن بعيد عن القرآن بلاغة عادية. درس بلاغة وتعرف فيه هو كل حرف بيفيد ايه؟ ايه المعاني اللي بيطوف حواليها.

المرحلة التانية: انك انت تبتدي تشوف الحروف دي في الموضع في القرآن. وتعرف هنا ايه هو المعنى بتاع الحرف هو معنى واحد او هيبقى في خلاف اقصى حاجة يبقى معنى واحد او معنين مثلاً هيسبب خلاف عايز اعرف المعنى هنا ايه. المعنى العادي يعني مش عايز ابقى عميق قوي الكلام البسيط اللي بيقوله المفسرين الحمد لله رب العالمين الف لام هنا الجنسية تفيد(الاستغراق). حلوة المعلومة دي طبعاً مش فاهم حاجة بس هشرحها دلوقتي مثلاً يعني ايه الف لام؟ الالف لام دي تفيد حاجات كتير حاجة اسمها (الف لام الجنس) اللي هي بعبر عن جنس الحاجة بس الحمد ألف لام الجنسية دي تفيد حاجات بقى من الحاجات المشهورة انها تفيد الاستغراق يعني ايه الاستغراق يعني سيب الالف واللام وحط قبلها كل تبقى ايه؟ الحمد لله يعني كل الحمد لله تفيد الاستغراق يعني استغراق معنى الحمد ده لله كلى تبقى ايه؟ الحمد لله يعني كل الحمد لله تفيد الاستغراق يعني المتغراق معنى الحمد ده لله كلى تبقى ايه الحمد لله المعنى الحمد الله تفيد الاستغراق يعني المتغراق معنى الحمد ده لله كلى الحمد الله المحمد الله المعنى الحمد الله تفيد الاستغراق معنى الحمد ده الله كلى الحمد الله الحمد الله المحمد الله المحمد الله عنى الحمد الله تفيد الاستغراق معنى الحمد ده الله كلى الحمد الله المحمد الله العلم المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد الله المحمد المحمد المحمد الله المحمد المحم

مثلاً بيضرب مثال هنا قوله تعالى ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الحُبَرَ فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ الْخَيَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ اللَّنَّ وَالسَّلُوى كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَٰكِنْ كَاتُوا الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ اللَّنَّ وَالسَّلُوى كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَٰكِنْ كَاتُوا الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ اللَّنَّ وَالسَّلُوى كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَ الْكِيرِفِ وَالسَّلُوى كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَ العِرِفِ فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ الله الله وضيعة يعني تفصح عن فعل أخر محذوف يعني عوضتني عن ان انا احط فعل الفعل شالت فعل فالفاء دي انجزت. بمعنى ايه احنا قلنا ﴿ إِذِ اسْتَسْقَاهُ وَوْمُهُ أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الحُجَرَ الفعل شالت فعل فالفاء دي انجزت. بمعنى ايه احنا قلنا ﴿ إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الحُبِ ان هي بتشيل كلمة تحط فاء بتعبر لك عن اكيد يعني أن هو ربنا قال عَشْرَةَ عَيْنًا ﴾ يسموها من فصاحة العرب ان هي بتشيل كلمة تحط فاء بتعبر لك عن اكيد يعني أن هو ربنا قال له اضرب فضرب ، والعرب ما بتحبش الكلام الزيادة بتحب الايجاز. وده البلاغة ﴿ إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الحُبَرَ فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا ﴾

عندما قلنا أضرب انبجست ولا عندما ضرب انبجست؟ لما ضرب ، فلو شخص اصلاً ساذج في فهم القرآن ما يفهمش يعني ايه حروف معاني هيقول لك لما ربنا قال وهيطلع بمعاني عظيمة بقى مجرد ما موسى -الكلا- نوى الامتثال للامر انفجرت العين لوحدها وهذا يدلك على ان الانسان يبقى عنده صفاء مع ربنا بس وعيش حياتك انت ما تصليش وبتاع. ايه يا عم؟ يعني انا ممكن اقلب لك الآية دي عشان كده قلت لك لو ما فهمتش حرف المعنى ممكن تطلع بضلال مبين. هو الكلام كده ظاهره كده. عمرك فكرت فيها كده؟ انت لو ركزت فعلا ممكن واحد يضلك كده. ما هو دلوقتي في ناس بيضللك بيجيبوا القرآن يلا منصور الكيالي واحمد عهارة بقى وما اعرفش مين ايمن صبري والكلام ده. عيش بقى كده ﴿ إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الحُجَرَ فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا ﴾

يقول لك شوفت بقى سبحان الله مجرد ما ربنا قال بس لموسى اضرب انبجست لوحديها يا عم في ايه الكلام افهم بقى صح. وانت مش فاهم حروف المعاني، لو قاعد مثلاً انت متعرفش يعني ايه فاء فصيحة يعني ايه فتقولوا لا الفاء فصيحة يقولك مين فصيحة دي فصيحة ماتت. لا تعالى فصيحة يعني تفصح عن فعل محذوف لان العرب تحب الانجاز ما هو ربنا قال له اضرب يبقى اكيد ضرب. فالمعنى فانبجست يعني فضرب فانبجست تقوله فين الكلام دة؟ قوله انت مش فاهم بلاغة العرب. مش فاهم يعني ايه حرف معنى مش فاهم يعني ايه الفاء فصيحة. فنقول "فانبجست" يعني فضرب فانبجست وزي ما قلنا الباء للاستعانة. قوله تعالى قال آمَنْتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عني عليه مَنْ خِلَافٍ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُّ مَ فَلَا الباء للاستعانة. قوله تعالى قال آمَنْتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَى عَلَمُكُمُ السِّحْرَ فَلَاقُولَ الله الله الله الله الله الله على الجذع؟ بيصلبه على الجذع، طيب بيقول لك «الفاء» هنا افادت الاستعلاء يعني «في » بمعنى «على » لان «في » تأتي في القرآن بمعنى «على ».

دا هيفيدني في موضوع عقدي كبير قوله تعالى ﴿ ءَأَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَاءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِي مَّحُورُ ﴾ [الملك ١٦] واحد يقول اذا ربنا جوا السهاء نقول له جاهل انها اوتيت من العجمة انها أوتيت من جهلك بلغة العرب. ﴿ فِي ﴾ هنا حرف معنى لا تفيد الظرفية لان ﴿ فِي ﴾ تفيد الظرفية في النيت جوة البيت ، ﴿ ءَأَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَاءِ ﴾ جوة السهاء لا هنا نقول ﴿ فِي ﴾ تفيد الاستعلاء يعني ﴿ البيت من في السهاء ﴾ يعني على السهاء. ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخُلْقَ عَلَى اللهُ يُنْشِئُ النَّشُأَةُ الْآخِرَةَ إِنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴾ [العنكبوت ٢٠] نحفر خنادق لازم

عشان ربنا يرضى عنا ولا عادي نمشي فوق هتمشي فوق صح. ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ يعني سيروا على الارض، اذا « في » تفيد الاستعلاء. كلام ينور معاك.

بيقول الدرجة الثالثة: دي مش مطلوبة اللي هو ان انت تحقق عند اختلاف المفسرين، وصلنا للفهم بس لقيت الناس مختلفين ده قال كده وده قال كده بيقول لك يعني دي مش مستواك بقى يعني هتبقى موضوع كبير عليك هي مش مطلوب منك المرحلة دي انت ترجع هل «الباء» تفيد الالصاق ولا تفيد التبعيض دي المرحلة التالتة ان شاء الله ربنا يكرمك تبقى كويس ابقى فكر بقى ازاي تحصل ادوات ان انت توصل لمرحلة التالتة. لكن في مرحلة عالاقل تفهم هما بيقولوا ايه، لكن انت ترجح والكلام ده لا هي دي مش بتاعتنا دلوقتي. عايزين نعدي المرحلة الاولى والتانية.

هيضرب لنا امثلة في الجدول الجميل ده هنحاول ان احنا ناخد شوية من الامثلة عشان تفهم ان الدنيا ماشية ازاي. بيقول الف لام «ال» الجدول الازرق دا (صفحة ٧٠) «ال» بيقول «ال» تفيد حاجة اسمها «ال» العهد يعني ايه «ال» العهد؟ يعني شيء معهود بيني وبينك في الكلام أنا وانت فاهمين فيستعمل «ال» بس بمعنى انا قلت لك مثلاً يا جماعة احنا درس النهاردة هنبدأ معكم الدرس الثالث من كتاب مراحل الثهان افتحوا الكتاب اقلب الصفحة اللي في الكتاب اقفله الكتاب. انت فاهم ايه اكيد كتاب المراحل الثهان، هل انا كل مرة اقول افتحوا كتاب المراحل الثهان اقفلوا كتاب المراحل الثهان اقلب صفحة كتاب المراحل الثهان مش لازم اقول كل مرة كده انا بقول اقفل الكتاب افتح الكتاب انت معهود بيني وبينك ان انت فاهم وانا فاهم مش محتاج كل مرة اعرف لك الكتاب بيسموها الف لام العهد.

مثلاً هو ضرب مثال هنا قوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴾ [الفيل ١] بيجي في باله و هو بيقرأ الآية دي انهي فيل، الفيل اللي في حديقة الحيوان هنا ولا الفيل اللي في حديقة القاهرة. ربنا ما قلناش انهي فيل مفيش حد بيجي في باله كده. انت أول ما يذكر اصحاب الفيل بييجي في بالك فيل واحد بس الفيل اللي ركبه ابرهة والقصة المعروفة صح ليه؟ رغم ان ربنا ما قلش اصحاب الفيل اللي ركبه أبرهة فانت فاهم ان احنا بنتكلم في حادثة هدم الكعبة وهو الحادثة دي بتدور حوالين فيل معروف، ففيل انا وانت معهود ما بينا مش هعرفهولك فدي بيسموها الف لام العهد.

مثلاً مثال مشهور جدا قوله تعالى ﴿ الْم ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقره ٢] عمرك جه في بالك حاجة غير القرآن وانت بتقرا الكلمة دي مع ان ربنا مقلش (ذلك الكتاب الذي هو القرآن لا ريب فيه) وما فيش حد يجي في باله هو ربنا قصده ايه بالكتاب عشان دي بيسموها « ال » العهد. الكتاب في الموضع ده مش ممكن يقصد به الا القرآن. فده حاجة معهودة بيني وبينك يبقى الف لام تفيد العهد.

« ال » تفيد الاستغراق زي ما قلنا ﴿ الحمد لله رب العالمين ﴾ [ الفاتحه ١] او ﴿ قل اعوذ برب الناس ﴾ [الناس ١] الالف لام هنا تفيد الاستغراق. يعني برب كل الناس. بعد كده بيقول لنا مثال تاني « البتء » ودي شرحناها بس بيضرب عليها امثلة في الالصاق أنت ممكن تقراه عشان ما نكررش هو اتكلم عن السببية والاستعانة والقسم والحاجات دي.

«السين» تفيد ايه «السين» تفيد للتنفيس في الزمن القريب، يعني اقول لك سأتيك ايه الفرق بين سأتيك وسوف أتيك على مهلي شوية سأتيك وسوف أتيك عالى لله السين اسرع. سأتيك بسرعة زمن قريب ،سوف أتيك على مهلي شوية . ممكن تجد في القرآن سوف وفي «السين» قوله تعالى ﴿ قَالَ سَلُمٌ عَلَيكَ سَأَسَتَغفِرُ لَكَ رَبِّيَ إِنَّهُ مُكَانَ بِي حَفِيًا ﴾ [مريم ٤٧] وقوله تعالى ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [يوسف ٩٨] «فالسين» تفيد الزمن القريب

"وسوف" تفيد البعيد يعني اكتر منه شوية مش بعيد بس زمن اطول من اللي بتفيده "السين". قوله تعالى مثلاً «سيذكرمن يخشى» [الاعلى ١٠] أو مثلاً من الحاجات الجميلة ان انت استمتع بقوله تعالى «سيجعل الله بعد عسريسرا» [الطلاق ٧] ده يديك معنى ولا لا، تحس ان في تدبر دلوقتي. الحمد لله اللي مقالش سوف يجعل الله بعد عسر يسرا فتستبشر. اية اللي يخليك تستبشر ان ربنا استعمل السين ما قالش سوف انها قال «س» طب مين يفهم كده غير واحد فاهم ايه هي حروف المعاني ،عشان كده بقولك هتديك مساحة تدبر جديدة «سيجعل الله بعد عسريسرا» «سيذكر من يخشى » يعني مجرد ما تبدأ في منزلة الخشية يحصل لك علطول حالة التذكر.

قوله تعالى ﴿ ولسوف يعطيك ربك فترضى ﴾ [ الضحى ٥] تقول ليه هنا استخدم سوف هقولك الدنيا اصلاً دار بلاء والموضوع مش هيأتي بهذه السرعة يا محمد لابد من مرحلة صبر مقدرش اوعدك على حاجة سريعة انا بوعدك بس اعرف ان في مرحلة الاول هيبقى فيها بلاء لكن سيأتي في زمن ليس قريباً جداً انها سيأتي سوف يعطيك ربك شيء سترضى فقوله قول يعقوب عليه السلام ﴿ قَالَ ليس قريباً جداً انها سيأتي سوف يعطيك ربك شيء سترضى فقوله قول يعقوب عليه السلام ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي ﴾ [ يوسف ٩٨] ذلك قال ابن مسعود في الاية دي قال اخرهم الى قيام الليل ايه جاب منين الكلام ده من «سوف» ان هو قال "سوف استغفر لكم ربي" لم يقل «س» فابن مسعود

استنبط ليه اخرهم؟ قال لعله اخر ذلك الى وقت الاجابة. وهو وقت الاجابة السحر. لذلك قال ابن مسعود في الاية دي اخر الاستغفار الى السحر. جبت منين أخر دي؟ من سوف.

«على» هنا تفيد الغاية بمعنى خرج الى قومه. قوله تعالى ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ عِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُواْ بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [ مريم ١١]. قوله تعالى ﴿ وَدَخَلَ ٱللَّذِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهِمْ أَن سَبِّحُواْ بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [ مريم ١١]. قوله تعالى ﴿ وَدَخَلَ ٱللَّذِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهُمْ أَن سَبِّحُواْ بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [ مريم ١١]. قوله تعالى ﴿ وَدَخَلَ ٱللَّذِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهُمْ أَن سَبِّحُواْ بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هُذَا مِن شِيعَتِهِ وَهُذَا مِنْ عَدُوّهِ وَ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هُذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عِلَيْهِ قَالَ هُذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عَدُولًا مُنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عَلَيْهِ قَالَ هُذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عَدُولًا مُن عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عَلَيْهِ قَالَ هُذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عَدُولًا مُن عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عَلَيْهِ قَالَ هُذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عَدُولًا مُنْ عَمَلِ القصص ١٥]

هنا «على» تفيد الظرفية ظرف زمان (على حين) يعني ظرف وكانوا في غفلة ، يعني في الوقت الذي كانوا فيه في غفلة هنا «على» تفيد الظرف وليس الاستعلاء، دخل المدينة على حين ، راكب على حين انها تفيد الظرف. بيقول «عن» تفيد المجاوزة وقدتأتي بمعنى السببية ﴿رَّبَّنَا ٱكْشِفْ عَنَّا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾ الظرف. بيقول «عنا» تفيد المجاوزة، جاوز عنا العذاب تماماً ما يعديش علينا. وقد تفيد السببية ﴿ وما نحن بتاركي ءالهتنا عن قولك وما نحن لك بمؤمنين ﴾ [هود٥٥] (عن قولك) يعني بسبب قولك هنا افادت السببية.

بعد كده بقى اتكلم عن الفاء الفصيحة التوكيدية مثلاً والجوابية ضرب أمثلة على ذلك، مثلا «في» تأتي معنى للتعليق وتأتي للاستعلاء وتأتي للمقايسة يعني ايه الكلام ده. قوله تعالى ﴿ وَاللَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَةُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهِ لَكَ اللَّحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت ٦٩] هنا تعليل والذين جاهدوا لاجلنا. لاجلنا يعني فينا هل فينا هنا ظرفية فينا داخلنا لا لو حد فاهمها كده يقولوا ايه الكلام اللي ربنا بيقوله يعني ايه فينا هو مش فاهم . والذين جاهدوا فينا يعني من اجلنا لنهدينهم سبلنا.

وتفيد الاستعلاء في قوله تعالى ﴿إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ ﴾ [غافر ٧١] بمعنى فوق اعناقهم ،او تفيد الاستعلاء مثل قوله تعالى ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴾ [طه ٧١] ، قوله تعالى ﴿ ءَأَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَاءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَاهِي عَمُورُ ﴾ [الملك ٢٦] ، ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأً الْخُلْقَ ﴾ [العنكبوت ٢٠] كل ده يفهمك حاجات كتير ، تفيد المقايسة يعني ايه المقايسة يعني قوله تعالى ﴿ فَهَمَا مَتَاعُ الحُيَاةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ [التوبه ٣٨] يعني بالنسبة الى هنا «في» اتحذفت وحط مكانها (بالنسبة الى) في الاخرة يعني بالنسبة الى الاخرة فدي بيسموها فاء تفيد المقايسة يقيس حاجة قصادها حاجة تانية.

«قد» تفيد التحقيق. ﴿ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي ثُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللهَ وَالله وَالله مَعْ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ الله سَمِع بَصِيرٌ ﴾ [المجادلة ١] قد تفيد التحقيق وده المشهور عن «قد» ، لكنها احياناً تفيد التقليل وتفيد التكثير احياناً. مثلاً نقول قد ينجح الكسول هنا تحقيق؟ لا تكثير لا طبعاً، انها ايه؟ تقليل قد ينجح الكسول.

مثلاً تفيد التكثير في كان الشاعر يقول (قديدرك المتأني بعض حاجته وقديدرك المستعجل الزلل) يعني يقول المتأني هو اللي بيوصل لكن المستعجل ما بيوصلش. قد يدرك المتأني هنا تفيد كثيراً يعني المتأني هو اللي بيوصل وكثير المستعجل يقع. فقد ممكن تفيد التحقيق ممكن تفيد التقليل ممكن تفيد التكثير. فهو بيضرب هنا أمثلة يعني ،هو ما حصرش كل حروف المعاني طبعاً ولا حصر استعمالاتها بس هو بيديك أمثلة تقراها اهم شي تقراها الموضوع ده عايز بقى منك مجهود انك انت تقرا في حروف المعاني والحروف تفيد ايه، وايه أمثلتها في القرآن.

بس الموضوع يستحق انك تبذل مجهود. شوف انا كل ما اديك الاقيك أنبسط كده اول مرة أفهم الكلام ده. شوف في كام حرف في القران انت مش فاهمه. او انت بتعدي عليه بس ما كنتش متخيل الموضوع بالجهال ده. وان هو قد ايه بيضيف لي معاني، وقد ايه بيفهمني كلام السلف، وانا عرفت هم ليه اختلفوا، وعرفت هو ليه قال هنا أخرهم الى السحر. وقالوا هنا يدل على رفق ابراهيم بأبيه جابه منين رفق ابراهيم؟ من «السين». يعني حاجات كثير انت ممكن تقرأها ما تفهمش هم بيقولوا كده ليه. مثلا ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخُلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴾ [طه ٧١] يدل على شدة قسوة فرعون وبطشه وظلمه، جابوها منين؟ قال لك لان «في» تفيد الاستعلاء طب ليه ربنا ما قالش «على» مش ده سؤال؟ طب ليه حط «في» تفيد الاستعلاء، ما يقول على وخلاص مثل لأصلبنكم على جذوع النخل مش ده يفتح لك باب تفكير وباب تدبر. تقول ليه ربنا ماقلش «على»؟ كده كده «في»

الاستعلاء طب ما هيحط حرف الاستعلاء يقول لك لا هنا ربنا اراد ان يعبر عن معنى زائد عن مجرد الاستعلاء فلن يعبر عن شدة الصلب لدرجة انه ود لو انهم دخلوا داخل الجذوع فرابطهم ازاي رابطهم ربطة وشددهم شدة اللي هو هيخش جوة الجذع خلاص في جذوع النخل ،فعبر عن الاستعلاء ب «في» عشان يفيد معنى شدة الربط هو اه في الاخر هو على الجزع بس هو يكاد يدخل جوة الجذع من شدة الربط. فيقول لك ده يفيد قسوة فرعون وازاي ان هو كان متغاظ منهم.

كلمة «في» افادتك ان هو متغاظ منهم لدرجه ان هو بيقول للناس شدوا عليهم هو فين الكلام ده ؟ «في» بس كده اه «في» أفادت الاستعلاء. هو طب ليه ربنا ما قالش علي عشان «في» هتفيدني معنى تاني هتوضح أن هو متغاظ وشد عليهم لدرجة ان هو عايز يدخلهم جوة الجذع من كتر ما هو شدد عليهم كل ده من «فى» شفت حروف المعاني متعة ازاي. لما تفهمها قد ايه بتضيف لك معاني في القرآن.

هو بعد كده ضرب أمثلة بس قبل ما يضرب الامثلة لانه هيقول كلام دلوقتي صعب. الصعب ده هيسهل لو فهمنا عدينا كام صفحة احنا هو دلوقتي هيقول ايه بس خلينا ناخد سطرين كده الاول وبعد كده ناخد حاجة ونرجع تاني بيقول ايه المطلوب بقى عشان اوصل ان أفهم حروف المعاني اعمل ايه؟ انا اول حاجة تعرف ايه حروف المعاني اللي انت عايزها تروح للمعجم وتعرف تجيب الحرف في المعجم وتشوف هو الجزئية دي في القرآن افادت ايه؟ تفهم اختيار المؤلف وتحاول انت تعمل فكرك ليه اختار كده والكلام ده. بس يعني الحتة دي سهلة بس انا عايز اقول ايه، عدي كده كام صفحة اوصل معايا (لصفحة ۷۹) عشان الامثلة اللي هيضربها اللي انا عدتها دى مش هتتفهم الا لو فهمت اللي في (صفحة ۷۹) اللي هو التضمين التضمين هينفعك جدا شوف اللي انت فهمته ده حط معاه التضمين تلاقى الدنيا شعشعت خالص ايه التضمين ده

#### التضمين

ركز بقى التضمين أن المثال اللي احنا قلناه هسهلها عليك ﴿ وَلَأْصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ ﴾ هنا بيقول «فى» تفيد الاستعلاء صح وضمنت معنى الادخال.

- احنا عارفين ان في فعل اسمه فعل لازم (جاء محمد) ده فعل لازم
- في فعل متعدي (جلست على الكرسي) يعني هو ما ينفعش الا ومعه حرف ،فلازم يتعدى بحرف جلست لازم (على الكرسي) او جلست في المكتب، المهم ان في حرف بيجي معه. لكن في حاجات ما لهاش حروف مثل (جاء محمد) مش محتاج حرف ،
  - وفي افعال بتتعدى بحرف معين مثلا (أصلب) تتعدى بحرف «على» أصلب على (دخل) تتعدي بحرف ايه «فى» دخل في

لو قلت (اصلب في) يبقى أنا اريد معنى التصليب وعايز اضمن فيه كمان معنى الادخال.

فجبت الحرف اللي بيتعدى به الفعل التاني حطيته جنب الفعل الاول فتفهم انت ان انا عايز معنى التصليب وعايز معنى الادخال من غير ما اقول الاتنين، صلوا على النبي عليه الصلاة والسلام. واحدة واحدة تاني كلمة فعل (اصلب) بيتعدى بحرف «على» اصلب على يصلبه على سيبك منه، دخل بيتعدى بحرف في (دخل في الجذع) (دخل في المكتب) (دخل في الغرفة) طيب انا قلت اصلب في الجذع . في الجذع مع انه اصلب بتتعدى ب «في» ومين اللي بيتعدى ب «في» (دخل) هي اللي بتتعدى ب «في» يبقى افهم طالما جبت لي الحرف ده ان انت عايز تقول لي ان اصلب دي ضمنت فعل تاني صلبهم وهو يود لو

أنه أدخلهم في الجذع. صلبهم على الجذع وود لو انه ادخلهم في. فهمت منين كل الكلام ده ان انت جبت لي الحرف بتاع دخل حطيته جنب التصليب وشلت علي ففهمت منك انك انت عايز مني افهم ان في فعل تاني كنت هتقوله بس اشرت ليه بالحرف بتاعه وده من قمة بلاغة العرب ،وده من اعجاز القرآن.

واحد يقول لك ﴿ فأتوا بسورة مثله ﴾ ده كلام عادي ، لا مش كلام عادي ما انت مش فاهم. العربي واقف قدام الكلام ده عاجز عشان هو فاهم اللي انا بقوله واكتر منه بكتير طبعاً ،لكن انت هتقرا قرآن يعني كأن احياناً بيأتي على واحد كده خاطرة يقول هو ايه المشكلة ان واحد يقول زي القرآن، العرب عشان فاهمين ما عرفوش احنا عشان ساذجين ممكن يأتي علينا خاطرة زي دي.

شفت البلاغة وصلت لايه. يعني انا بدل ما اقول فعلين اجيب فعل واخد حرف الفعل التاني. فتعرف ان انا عايز اقول الفعليين اقول المعنيين بس انا مش هقول الاتنين. انت هتفهمها لوحدك. ﴿ وَ لَأُصَلِّبَنَكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخُلِ ﴾ الله ده لأصلبنكم تتعدى ب «على» طب ليه قال في؟ عشان في تفيد الاستعلاء ده كويس، بس برضو هو ليه قال «في» ما قالش «على» اذا هو يريد ان يضمن معنى اخر ، يضمن الادخال مع التصليب ،عشان كده قلت لك الكلام اللي فات ده مستوى اول في فهمك لحرف المعنى إنها مثلاً لو قلت لك تفيد الاستعلاء، لا لسه طب ليه قال «في» ما قالش «على» ما «على» تفيد الاستعلاء وهي ابلغ في الدلالة على الاستعلاء من «في» ، فلو احنا عايزين البلاغة لا قول «على» ما تقولش في، لان «على» ابلغ في دلال عن «في» طب هو قال «في» يبقى في حاجة تانية هو يريد ان يفهمك معنى اخر، المعنى الاخر ده اللي بنسميه التضمين.

يعني كأني حطيت حاجة في ايدك كده وقلت لك أقفل عليها و ما توريهاش لحد ،اللي شايف شايف ايدك بس انت في جوا حاجة تانية معاك. كأن لأصلبنكم قفلنا عليها وقلنا لك أن معاكي (دخل) طب اعرف منين أن معايا دخل من حرف «فى» ، ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ ﴾ فيقول لك التصليب ضمن معنى الادخال.

طبعا انت لو قريت الكلمة دي في التفسير لوحدك مش هتفهم هو بيقول ايه. هو هيجيبها لك كده بس مش هيقولك اللي أنا بقوله ده. هتلاقي في التحريروالتنوير يقول لك وضمنت هنا معنى الادخال. هتبقى انت طبعاً مش فاهم حاجة او هتحس انك فهمت بس انت ما فهمتش. طب يعني ايه التضمين؟ هنقول التعريف اللي قاله بس أنت فهمت خلاص، انت عارف ممكن لو انا كنت قلت الكلام ده في الاول كان هيبقى تقيل شوية \_ الكتاب ص ٧٩ \_ (اشراب فعل معنى فعل أخر ،ليدل الفعل الاول على معناه الاصلي وعلى المعنى الآخر الذي دلّ عليه السياق).

يبقى انا الفعل ده أعطاني معنيين. المعنى الأصلي بتاعه أصلب، وبعد كده السياق اللي هو الحرف لما أتى مع الفعل اللي هو (السياق حرف)، السياق اللي هو الكلام ماشي ازاي. شوف بعديها ايه الحرف اللي جه بعده تفهم أن في فعل تاني عايزين نفهمه. التضمين هو اشراب فعل كأنك جبت فعل بدل ما تجيب كوباية مانجة قلت له حط عليها شوية صوبيا فهي شكلها مانجة من الخارج صفراء ،لكن أنت حاطط جواها شوية صوبيا يعني انت اشربته شيء معين بس هو الظاهر اي أنت بتدوق بس حاسس أن في حاجة غريبة هي مانجة بس فيها طعم تاني كده. فهي الفعل (الأصلبنكم في) طب هو لية قال "في" انا حاسس ان في حاجة ،عايز تقول ايه انا حاسس بطعم تاني للكلمة. طب ليه مش «على» اه ضمنت انا حاسس ان في حاجة ،عايز تقول ايه انا حاسس بطعم تاني للكلمة. طب ليه مش «على» اه ضمنت

انت حطيت فيها حاجة. اشراب فعل معنى فعل اخر ليدل الفعل الاول على معناه الاصلي. انت حاسس ان انت على معناه الاصلي انت حاسس ان انت على معايا ان انت بتشرب مانجا و على المعنى الاخر الذي دل عليه السياق بس انا حاسس ان في طعم تاني معايا فهمت الفكرة. بسهلها لك اشراب هي الكلمة دي ماقلهاش توضح لك اكتر.

التضمين ان يأتي فعل فلا يعدى بالحرف الذي يتعدى به، لكن يعدى بحرفٍ اخر. (لأصلب في) طب ليه ان يأتي فعل فلا يتعدى بالحرف الذي يتعدى به في العادة يعني ، ولكن يعد بحرف اخر للدلالة على ان هذا الفعل في ضمنه فعلٌ اخر فهمت التضمين. على ان هذا الفعل في ضمنه فعلٌ اخر فهمت التضمين. يلا بقى كل اللي هقوله بعد كده امثلة وبعدها أخلص الدرس. انت الدنيا هتحلو معاك دلوقتي، هات بقى المثال الاول ارجع بقى تاني (لصفحة ٧٣)

## أمثلة على التضمين

- قال المثال ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ ﴾ بس ده قلناه كتير خلاص.
  - وقلنا ﴿ سلامٌ عليك سأستغفر لك ربي ﴾
- المثال التالت ﴿ وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴾ [ مريم ٢٥] هنا عندي حرفين سيب التاني خلينا في الاول ﴿ وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ ﴾ هو فعل هزّي اصلاً بيتعدى؟؟، يقول لك هزّي النخلة في حاجة اسمها هزّي الى النخلة؟ او هزيّ بالنخلة ؟مافيش حد بيقول كده. (هزّي النخلة فالحرف اصلاً تام لا يتعدى الفعل ليس متعديا)

انت جبتهولي وضعت بجانبه حرف جعلته بيتعدى فبدل ما تقول هزّ النخلة قولت ﴿ وَهُزِّي إِلَيْكِ بِحِذْعِ النَّخْلَةِ ﴾ والمفروض الكلام (هزّي جذع النخلة) طب يعني ايه ﴿ وَهُزِّي إِلَيْكِ بِحِدْعِ النَّخْلَةِ ﴾ طيب ايه هو الفعل اللي ممكن بيتعدد ب «الى» هنا (قربي الى) (اميلي الى) (يميل الى) (يقرب الى) هو ده الفعل المناسب للسياق اللي جوة الكلام وما اتقالش. اذاً المعنى هزي جذع النخلة يميل اليك ، هزي النخلة يقترب اليك فيقول هزّي ضمنت معنى (الامالة والتقريب).

تروح انت فاهم منها يقول لك المفسر فهزتها بيديها الضعيفتين ومن كرامة مريم -عليها السلام - ان مالت النخلة وقربت منها على ضعفها. تقول مين مالت وقربت جبت منين الكلام ده هو ربنا بيقولها هزّي، هي خبطتها ماعرفش حصل ايه ،ودي معجزة انت عارف يعني ايه انت لو جبت راجل فحل ضخم وحاول يهز بس النخلة ما تتهزش اصلا ،جذع نخلة من تحت لأن اللي بيهز من فوق ما بتتهزش من تحت. فضلاً عن سيدة ،فضلاً عن واحدة بتضع في الحمل بتولد يعني مفيش صحة خالص. ربنا بيقول لأ انتي بس هزي مش هتتهز دي هتميل عليكي.

يقولك معجزة لمعنى أن النخلة مالت جبت منين مالت من ( إِلَيْكِ) ازاي اصل هزّي مش فعل متعدي خش دي النخلة فلها ربنا قال هزي اليكي فهمنا ان الهزّ هنا ضمن معنى الامالة او ضُمّن معنى التقريب. يعني هزّي بس وانا هقر بهالك وانا هميلها عليكي الله ده معنى جميل. خد بالك (بجذع النخلة) في قالك «الباء» دي تفيد الالصاق يعني ربنا يقول لها هزّي بكلتا يديك، تقول هنا وهذا ان الله على يأمرها مع كل هذا بالاخذ بالاسباب

فينبغي الانسان وان كان موعوداً من الله بالنصر وان كان موعوداً بالتوفيق والسداد من الله لا يمنع هذا ان يأخذ بالأسباب.

ربنا قال لها هزّي بكل ايدك يعني أعملي اللي عليكِ وأنا هقر بهالك بس انتي لازم تعملي اللي عليكِ ، وكأن المعنى ايه ماتتواكلش ربنا وعد الصابرين وعد المتقين تروحين تقول انا متقي وانام لأ اعمل برضو اللي عليك ،الله ده معنى كبير جدا كهان «الباء» تفيد الالصاق يعني ايه الالصاق يعني هزّي بكلتا يدي من اليد الواحدة هتعمل ايه اعملي اللي عليكي وخلاص هات اخرك وخلاص لما ربنا يرى ان انت عملت اللي عليك هيسهل لك كل حاجة

تطلع

انت

بتدبر

اعمل اللي عليك حتى لو اللي تقدر تعمله قليل جدا بس ربنا مش عايز منك مساعدة فانت قوي أو ضعيف تقدر على حاجة كبيرة أو حاجة صغيرة هو ربنا لا يريد منك الحاجة الكبيرة هو يريد انك تعمل اقصى حاجة عندك ثم دع الامر لله.

هيسرها بس اعمل اللي عليك كل المعاني دي جبناها منين من «الباء» قال لك تفيد الالصاق رغم انه وعدها ان هيميلها لها بس هزي بكل ايديك بالطاقة اللي عندك مش مهم بس حاسسيني إنك بتعملي اللي عليكي وانا سأتولى الامر. كل ده احنا ما طلعناش من حرفين شفت المتعة طيب ناخد مثال تاني خلينا ناخد

• المثال الخامس ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ ﴾ [ الصافات ١٠٣] قال اللام هنا بمعنى «على» وتله للجبين يعني (على الجبين) هنا متكلمش عن التضمين بيتكلم عن المثال عادى، بيقول افادت ان ابراهيم التمين جعل رأس اسهاعيل الى الارض وشه تحت أما واحد بيدبح بيحط واحد على جنبه ،لكن هو جعل الجبين في الأرض تله على الجبين يعني هو ساند الجبين على الارض. يقول لك هذا من شفقة ابراهيم التمين أن يرى اسهاعيل وهو بيذبحه عشان ما يشوفش وشه وهو بيدبحه.

هو لابدله ان يلتزم بأمر الله يجد في قلبه رقة لا يستطيع ان يمنعها فجمع بين العبادتين. الاستجابة لله مع الرفق والرقة. ممكن يستجيب أمر الله تعالى عمل عبادة واحدة. استجاب لأمر الله لكن خلا قلبه من الرقة ،ازاي قدرت حتى لو ربنا أمرك الواحد قلبه بيتقطع حاجة زي كده فازاي قدر يجمع بين الرقة وبين الاستجابة ان هو حط وشه للارض. فجمع بين العبادتين العظيمتين. فيقول لك هذا أن ابراهيم العيلا قدوة والامام وازاي قلبه استطاع ان يتحمل عبادتين مع بعض يستجيب ويرق كل ده منين؟ من «الام» بس. خلينا نجيب الامثلة اللي هو ضربها في التضمين نفسه في (صفحة ٨٢)

## • قوله تعالى ﴿ عَيْنًا يَشْرَبُ بِمَا عِبَادُ اللهَ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴾ [ الانسان ٦ ]

هي يشرب بتتعدى ب «من» يشرب منها بس مش بتتعدى بالباء يبقى انا هنا اقف لا استناني بقى في كلام كبير اكيد ليه ربنا ما قالش يشرب منها عباد الله يشرب بها هو ايه اللي بيتعدى بالباقي الحرف المناسب هنا (يرتوي، ويتلذذ) اذاً يقول لك ضمنت معنى الارتواء والتلذذ. ضمنت الارتواء والكلام ده عشان ربنا ما قالش يشرب منها قال يشرب بها والحرف بيختلف هو ايه الفعل اللي مضمن؟ بس هما

بيحاولوا من خلال السياق يجيبوا اقرب فعل مناسب هنا. فيقول لك هنا يشرب ايه الحاجة المناسبة للسياق تتعدى بالباء؟ قال لك الارتواء يرتوي بها يبقى احنا هنقول هنا (يشرب بها) ضُمنت معنى الارتواء.

نرجع نسأل طب ليه ربنا ما قالش يرتوي بها يقول لك لانه علشان ما تذهبش الأذهان ان اللذة ستنتهي بمجرد حصول الريّ ،بل حتى بعد حصول الريّ كل شربة يتلذذ بها. يعني انت دلوقتي في الدنيا لو شربت بتفضل مستمتع لغاية ما ارتوى طب عايز اشرب تاني مش قادر طب خد اشرب ما تجبرنيش لو حد اجبرك بتشرب وانت ايه قرفان من نفسك . لو ربنا قال (عيناً يرتوي بها) لذهب العقل ان المتعة ستنتهي عند حصول الري ،فربنا اراد ان يقول انهم سيرتوا ولن تتوقف اللذة.

مقالش يرتوي عشان تفهم ممكن واحد يقول هنفضل نشر ب لحد امتى احنا مش هنرتوي ولا ايه فازاي تضرب المعنيين مع بعض انك هتفضل تشرب لو قلت يشرب منها نشرب علطول ولو قال يرتوي هيقول طب بعد ما نرتوي هنزهق شيل كل ده وقول (يشرب بها) افادت ان هم هترتوا طب ما قلتش يرتوي ليه؟ عشان اقول لك انك هتفضل تشرب ليه؟ لأن اللذة لن تنتهي حتى لو حصل الريّ ، وده يفيدك أن اللي يقول لك طب لو شبعنا في الجنة هتفضل تأكل تاني عادي. طب لو خلاص شربت هزهق؟ لا الشرب له لذة لوحده حتى لو حصل الريّ هتفضل متلذذ لو عايز توقف توقف انت مش هتوقف عشان زهقت عشان تروح للذة تانية وغيرها ترجع تشرب تاني تلاقي نفس اللذة ﴿كُلُّمُ اللهُ وَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجُ مُنْ مُمَرَةً رِزْقًا قَالُوا هُذَا اللَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَأُتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا وَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجُ مُطَهّرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ البقره ٢٥ ] كل أما تجيلك ثمرة تبقى أحلى من اللي قبلها.

قال تعالى ﴿خَالِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولً ﴾[الكهف ١٠٨] لا تزهقش ابداً ليه؟ لان النعيم يتجدد الله جميل.

• قوله تعالى ﴿ وَمَنْ يُرِدْ فِيهِ بِإِخُادٍ بِظُلْمٍ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾[الحج ٢٥]

﴿ وَمَنْ يُرِدْ فِيهِ بِإِخُادٍ ﴾ هل يرد اصلا بتتعدى من يرد الحاد، لية ربنا قال من يرد بالحاد حط «الباء» ليه دلوقتي؟ «الباء» تفيد ايه؟ ما هو الفعل المناسب هنا نقول ان هو ضُمن في الارادة؟ ايه الحاجة اللي نقول بها نقول همّ؟ ،همّ بالشيء فالارادة هنا ضُمنت معنى مجرد الهمّ بالشيء. كأن المعنى من يرد فيه بالحاد أو فقط يهم بارادة الالحاد يعذب. يعني كأن في تهديد اوعى تريد او تفكر حتى في الارادة. المكان ده له خصوصية اللي بيريد او مجرد يهمّ بارادة الالحاد والافساد في البلد الحرام نذقهم من عذاب أليم.

- قوله تعالى ﴿ وَنَصَرْنَاهُ مِنَ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ﴾ [الانبياء ٧٧] نصرناه من القوم ولا نصرناه على القوم؟ هو ايه الفعل المناسب هنا اللي يتعدى ل «من»؟ نجيناه نصرناه وانتقمنا من القوم مكن يقول لك ضمنت معنى انه نصره ونجاه ،ضمنت معنى الانتقام ونصرناه وانتقمنا من القوم لأن ممكن هنا نختار الفعل نجيناه هي بتتعدى ب «من» انتقمنا بتتعدى ب «من» فيقول لك ضمنت معنى انجاء الرسول والانتقام من القوم الظالمين.
- ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور ٦٣] رغم أن يخالفون ليس فعل متعدي، يخالفون عن امره ليه (عن امره)؟ لأنهم ضمنت معنى الاعراض،

مش مجرد أي معصية ده عاصي وكهان معرض وكأن ده برضو بتهون على واحد يعني مجرد هو انا مجرد عملت معصية يقصدني بعذاب أليم؟ لا الاية هنا بتتكلم عن أعلى شوية هو مخالف وكهان معرض ومعاند ﴿ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ ﴾ يعني يخالف وأعرض مع المخالفة عن النصيحة استكبر عن نصح الناصحين ،ولكن معصية مع انكسار مش هيبقى فيها نفس الكلام ده. شفت الكلام لطيف ازاي.

كل دة احنا بنتكلم في حروف المعاني، شوف ب لما فهمت حرف المعنى بيفيد ايه كنت مبسوط، أما فهمت التضمين الدنيا وضحت جدا. احنا كده كل ده معانا مفتاح واحد النهاردة بس احنا اتكلمنا في مفتاحين وده الثالث، ولسه في مفاتيح ثانية كثير. أما نخلص الكتاب ده هتبص للمصحف تقرأ ابن كثير، و تقرأ التحرير والتنوير تقرأ ابن عطية تقرأ اي تفسير تمسكه الله أنا بدأت افهم يعني ايه ضمنت والحرف ده افاد كذا ويبقى في بمعنى على شوف يا شيخ علاء يعني تبقى مبسوط جدا فياريت بقى اللي لم يستمع للدروس اللي فاتت يسمعها. جزاكم الله خيراً سبحانك اللهم وبحمدك اشهد ان لا اله الا انت استغفرك وأتوب اليك.